Das aktuelle theologische Buch

193

Das aktuelle theologische Buch

B UHL FLORIAN/BOELDERL ARTUR R.
(Hg.), Die Sprachen der Religion. Parerga,
Berlin 2003 (Schriften der Osterreichischen
Gesellschaft fiir Religionsphilosophie; 4)
(390) Kart. € 29,90 (D).

Der bekannte Slogan Hans Kiings zum Pro-
jekt Weltethos ,Kein Weltfriede ohne Reli-
gionsfriede. Kein Religionsfriede ohne Re-
ligionsdialog!” ldsst sich erweitern: Kein
Religionsdialog ohne Reflexion auf das Me-
dium der Verstindigung selbst: die Spra-
che. Schliefllich steht keine andere Moglich-
keit als die sprachliche Vermittlung im
weiteren Sinn zur Verfiigung, um die Schat-
ze der eigenen religiésen Tradition anderen
auf friedliche Art und Weise mitzuteilen
oder die Kostbarkeiten der anderen religio-
sen Lebens- und Ausdrucksformen kennen
und schétzen zu lernen. Schon aus dieser
praktischen Relevanz heraus ist es den He-
rausgebern, Professor und Assistent fiir
Philosophie an der Katholisch-Theologi-
schen Privatuniversitidt Linz, zu danken,
dass sie das wichtige Thema ,Sprachen der
Religion”, das bereits im Mai 2002 auf einer
Tagung in Linz von renommierten Wissen-
schaftlerInnen behandelt worden war, nun
als Sammlung der damaligen Vortrdge der
Offentlichkeit vorlegen.

Als besonders verdienstvoll erweist sich
die Wahl des ,bewufSt interdisziplindre[n]
Horizont[es]” (7). In den 16 Beitrdgen des
Bandes werden Grundmotive der Weltreli-
gionen (zum Beispiel Buddhistische Theo-
rie und Praxis, Traditionen des Vedanta,
Hebréisch als ideale Sprache) — allerdings
unter auffélliger Vernachldssigung des Is-
lam - ebenso beleuchtet wie zahlreiche phi-
losophische Ansatze (u. a. Camus, Kierke-
gaard, Bolzano, Wittgenstein, Adorno) und
verbale wie non-verbale Sprachformen der
Religion (Malerei, Musik). Diese Vielfalt
kann hier freilich nicht dargestellt werden.
Sie soll aber zumindest durch die nihere
Besprechung dreier recht unterschiedlicher
Perspektiven (philosophisch, kulturanaly-
tisch, kunstwissenschaftlich) und zweier
Schliisselthemen (Interreligiositdt, Gebet)
angedeutet werden.

Mit guten Griinden bildet der Text von
Thomas Rentsch den Eroffnungsbeitrag des

Bandes, da er keinen spezifischen Aspekt
des Themas, sondern auf allgemein philo-
sophische Weise die spannungsreiche Ver-
bindung von Sprache und Religion iiber-
haupt zum Gegenstand hat. In anspruchs-
vollen, aber sehr stringent aufgebauten
Uberlegungen entwickelt der Verf. aus der
anthropologischen Einsicht heraus, dass es
in der Verfassung menschlicher Freiheit
liegt, sich selbst zu tiberschreiten, eine
Grundstruktur von Transzendenz. Dieses
Uberschreiten ist freilich selbst noch ein-
mal auf es selbst iiberschreitende Unver-
figbarkeiten, also ebenfalls Transzenden-
zen, verwiesen: auf die Welt als ,nicht ob-
jektivierbare[n] Grund unseres Transzen-
dierens” (18), auf die eigene und der ande-
ren Existenz als ,,unvordenkliche[n] Grund
unserer gesamten Lebenspraxis” (18) und
auf die Unverfligbarkeit und Vorgéngig-
keit der Sprache. Ebensowenig wie es —
etwa in nihilistischen Versuchen - gelingt,
diesen Transzendenzbezug auszuschalten
(»Auch bei Negation des Transzendenzbe-
zugs bleibt der Bezug erhalten” [22]), kann
die Transzendenz in einer religiésen Tra-
dition génzlich bestimmbar gemacht wer-
den. Die sprachlichen, liturgischen oder
meditativen Ausdrucksformen der Reli-
gionen sind daher immer durch eine Dia-
lektik der Transzendenz, ihre notwendige
Artikulation einerseits und deren gleich-
zeitiges Ungeniigen und die Negation an-
dererseits, gekennzeichnet. Das ,, Anrennen
gegen die Grenzen” wird, zum Beispiel in
Form der negativen Theologie, selbst noch
einmal mit artikuliert (28). Dabei ist die
Rede iiber Transzendenz (und auch deren
Negation) immer von praktischer Rele-
vanz, also ,auf Lebensformen und Lebens-
praxis bezogen” (26).

Mit tiberraschenden Implikationen von re-
ligiésen Sinnsystemen beschaftigt sich in
einer zweiten, kulturanalytisch zu nennen-
den Zugangsweise Slavoj ZiZek in seinem
Beitrag, der mit durchaus provokanten
Thesen aufwartet. Der als so friedfertig gel-
tende Zen-Buddhismus kann — zumindest
in einer ,monstrose[n] Verzerrung” (78) —
durch seine Disziplin- und Opferethik dem
Militarismus Vorschub leisten: , Die Hal-
tung totaler Versenkung in das selbstlose
Jetzt’ der augenblicklichen Erleuchtung,



194

Das aktuelle theologische Buch

[...] in dem absolute Disziplin mit vélliger
Spontaneitit in eins fallt, legitimiert die
Unterordnung unter die militaristische so-
ziale Maschine voll und ganz” (75f). Ahn-
lich gegen den Strich und provokant inter-
pretiert ZiZek auch das Zentrum christ-
licher Religion. Was am Kreuz Jesu offenbar
geworden sei, sei letztlich die Ohnmacht
Gottes. Zizek durchaus hellsichtige Deu-
tung trifft sich dabei mit der auch in der
christlichen Theologie wahrgenommenen
Dramatik und Paradoxie des Kreuzesge-
schehens. Die Interpretation etwa, dass wir
es am Kreuz ,nicht mit der Kluft zwischen
Mensch und Gott zu tun haben, sondern
mit dem Rif§ in Gott selbst” (84) kommt der
Rede des evangelischen Theologen Jiirgen
Moltmann vom ,gekreuzigten Gott” er-
staunlich nahe (freilich ohne ausdriickli-
chen Bezug zu diesem). Kann der Theologe
jedoch aus der Dramatik des Kreuzes letzt-
lich noch die uniiberbietbare Solidaritit
Gottes selbst mit den Gottlosen ableiten
und das Kreuz so in eine religiése Sinn-
struktur einbinden, bleibt Zizeks Deutung
des Christentums beim Paradox des , Athe-
ismus Gottes”.

Eine dritte Perspektive, welche die enorme
Spannbreite des Sammelbandes exempla-
risch anzeigt, ist der kunstwissenschaftliche
Beitrag Monika Leisch-Kiesls. Am Beispiel
El Grecos legt die Verf. die Kunst als Spra-
che der Religion frei. Durch ihren , kommu-
nikationsasthetischen Ansatz”, der auf die
Interaktionen von Kontext, Werk und Re-
zeption achtet, wird die religiose Aussage
der Werke El Grecos nicht nur auf deren
religiose Thematik oder ihre durchaus ge-
genreformatorischen Intentionen allein re-
duziert. Vielmehr gelingt es, in der Art der
Darstellung, also in den von El Greco inno-
vatorisch angewandten kiinstlerischen Mit-
teln, selbst eine ,Sprache” {iber die Trans-
zendenz zu sehen. Ein solches religitses
Sprachelement entdeckt Leisch-Kiesl - in
Anlehnung an Gilles Deleuze - in der ,ins
Unendliche gehende[n] Falte” (176), welche
die Bilder El Grecos kennzeichnet.

Jeweils zwei Aufsdtze sind zwei Schliis-
selthemen des Bandes gewidmet. Perry
Schmidt-Leukel und Ram Adhar Mall be-
sprechen in ihren Beitrdgen die theologi-

sche Moglichkeit von Interreligiositét. Bei-
de stehen dabei dem Entwurf einer plurali-
stischen Religionstheologie nahe, welche
eine grundsatzliche Gleichberechtigung al-
ler Religionen fordert, da die transzendente
Wirklichkeit per definitionem nicht als sie
selbst erkannt werden konne. Deshalb geht
Schmidt-Leukel von der Moglichkeit aus,
,unterschiedliche [...] Erfahrungen als un-
terschiedliche Erfahrungen mit ein und der-
selben transzendenten Wirklichkeit” zu ver-
stehen (46). Mall sieht in einer dhnlichen
Argumentation eine ,religio perennis”, die
in ,unterschiedliche Gewéander” gekleidet
ist. Sie ,spricht viele Sprachen und zeigt
keine ausschliefliche Vorliebe fiir eine be-
stimmte Tradition, Religion und Kultur”
(360). Beide stimmen ebenfalls in der schar-
fen Kritik an religiosen Exklusivitdts- und
Absolutheitsanspriichen {iberein.

Bernhard Casper und John D. Caputo be-
schiftigen sich, auf jeweils unterschiedliche
Weise, mit der wichtigsten Sprachform au-
thentischer Religiositdt: dem Gebet. Casper
geht es — in Anlehnung an die Dialogphilo-
sophie Franz Rosenzweigs und anderer -
insbesondere darum, den sogenannten
,Ereignissinn”, also den Geschehenscha-
rakter des Betens offenzulegen. Von Caputo
stammt der m.E. schonste und ergreifend-
ste Beitrag. In einer Mischung aus argu-
mentativer und narrativer Sprache arbeitet
er die Gebetserfahrung des Philosophen
Jacques Derrida aus dessen Autobiographie
,Circonfession” heraus. Das Gebet Derri-
das, der von sich selbst sagt, dass er nicht
zu Unrecht als Atheist gilt (296), ist eine Art
Gebet ohne Glauben, an niemanden gerich-
tet, ziellos. ,Derrida [...] ist auSer Stande
zu sagen, wohin seine Gebete aufsteigen”
(296). Die gleichermaflen irritierende wie
faszinierende Grundaussage Caputos, um
die seine anmutigen Formulierungen im-
mer wieder kreisen, ist, dass dieses Gebet,
das ohne Glauben in einem dogmatischen
Sinne auskommen muss, die Grundstruk-
tur des Betens iiberhaupt reprasentiert. ,Ich
mochte behaupten, daf8 das Unwissen in
diesem Gebet zum unbekannten Gott ein
strukturelles Element des Gebetes selbst ist,
jeden Gebets, auch der traditionellsten Ge-
bete der Gldubigen [...] Insofern ndmlich



Aktuelle Fragen

195

das Gebet in die Bewegung des Glaubens
eingeschrieben ist — Herr hilf meinem Un-
glauben -, gibt es in jedem Gebet ein Mo-
ment, wo es sich auf sich selbst zuriickge-
worfen findet, wo es um das Gebet selbst
betet [...]” (306).

Trotz der Vielfalt der Beitrage, die hier nur
angedeutet werden konnte, lassen sich
zwei inhaltliche Leitmotive ausmachen:
Pluralitat und Grenze der religidsen Spra-
che. Fiir beide Motive scheint das Buch
selbst einen Spiegel darzustellen. Die Plu-
ralitdt wird in der Vielfalt der inhaltlichen
Aspekte, besonders aber in der Verschie-
denheit der jeweiligen Zugédnge und den
hochst unterschiedlichen Sprachstilen deut-
lich. In vielen der Beitrdge scheint aber
auch das Ringen der Sprache mit sich selbst
durch, wenn sie versucht, das Unbeschreib-
bare zu umschreiben. Der Sammelband
reprasentiert zweifellos die Hoéhe philo-
sophischer, theologischer und kulturwis-
senschaftlicher Diskurse. Es handelt sich
um ein wissenschaftliches Fachbuch. Die
Sprachformen der Beitrdge sind damit not-
wendig abstrakt, die Gedankengénge kom-
plex, die gemachten Voraussetzungen zum
Teil zahlreich. Die behandelten Themen
aber (Praxisbezug der religiosen Sprache,
Lebens- und Ausdrucksformen der Religi-
on, Pluralitdt der Religionen, Gebet und
Glaube) sind von einer praktischen Re-
levanz, die iiber den Kreis der Fachwis-
senschaft weit hinausreicht. Wer intellektu-
elle Anstrengungen bei der Lektiire nicht
scheut, wird feststellen, dass hier viele der
eigenen, auch existenziellen Fragen behan-
delt werden. Dies gilt zumindest fiir alle
diejenigen, die den Anspruch erheben, ihre
eigenen religidsen Uberzeugungen in eine
angemessene Sprache kleiden zu wollen,
und denen zugleich das Leiden an den
eigenen religiosen Sprachschwierigkeiten
nicht fremd ist.

Linz Ansgar Kreutzer





