
Das aktuelle theologische Buch 

Das aktuelle theologische Buch 

• UHL FLORIAN /BOELDERL ARTUR R. 
(Hg.), Die Sprachen der R~ligion. Parerga, 
Berlin 2003 (Schriften der Osterreichischen 
Gesellschaft für Religionsphilosophie; 4) 
(390) Kart. € 29,90 (D). 
Der bekannte Slogan Hans Küngs zum Pro­
jekt Weltethos "Kein Weltfriede ohne Reli­
gionsfriede. Kein Religionsfriede ohne Re­
ligionsdialog!" lässt sich erweitern: Kein 
Religionsdialog ohne Reflexion auf das Me­
dium der Verständigung selbst: die Spra­
che. Schließlich steht keine andere Möglich­
keit als die sprachliche Vermittlung im 
weiteren Sinn zur Verfügung, um die Schät­
ze der eigenen religiösen Tradition anderen 
auf friedliche Art und Weise mitzuteilen 
oder die Kostbarkeiten der anderen religiö­
sen Lebens- und Ausdrucksformen kennen 
und schätzen zu lernen. Schon aus dieser 
praktischen Relevanz heraus ist es den He­
rausgebern, Professor und Assistent für 
Philosophie an der Katholisch-Theologi­
schen Privatuniversität Linz, zu danken, 
dass sie das wichtige Thema "Sprachen der 
Religion", das bereits im Mai 2002 auf einer 
Tagung in Linz von renommierten Wissen­
schaftlerInnen behandelt worden war, nun 
~.ls Sammlung der damaligen Vorträge der 
Offentlichkeit vorlegen. 
Als besonders verdienstvoll erweist sich 
die Wahl des "bewußt interdisziplinäre[n] 
Horizont[es]" (7). In den 16 Beiträgen des 
Bandes werden Grundmotive der Weltreli­
gionen (zum Beispiel Buddhistische Theo­
rie und Praxis, Traditionen des Vedanta, 
Hebräisch als ideale Sprache) - allerdings 
unter auffälliger Vernachlässigung des Is­
lam - ebenso beleuchtet wie zahlreiche phi­
losophische Ansätze (u. a. Camus, Kierke­
gaard, Bolzano, Wittgenstein, Adorno) und 
verbale wie non-verbale Sprachformen der 
Religion (Malerei, Musik). Diese Vielfalt 
kann hier freilich nicht dargestellt werden. 
Sie soll aber zumindest durch die nähere 
Besprechung dreier recht unterschiedlicher 
Perspektiven (philosophisch, kulturanaly­
tisch, kunstwissenschaftlich) und zweier 
Schlüsselthemen (Interreligiosität, Gebet) 
angedeutet werden. 
Mit guten Gründen bildet der Text von 
Thomas Rentsch den Eröffnungsbeitrag des 

193 

Bandes, da er keinen spezifischen Aspekt 
des Themas, sondern auf allgemein philo­
sophische Weise die spannungsreiche Ver­
bindung von Sprache und Religion über­
haupt zum Gegenstand hat. In anspruchs­
~ollen, aber sehr stringent aufgebauten 
Uberlegungen entwickelt der Verf. aus der 
anthropologischen Einsicht heraus, dass es 
in der Verfassung menschlicher Freiheit 
liegt, sich selbst zu überschreiten, eine 
Grundstruktur von Transzendenz. Dieses 
Überschreiten ist freilich selbst noch ein­
mal auf es selbst überschreitende Unver­
fügbarkeiten, also ebenfalls Transzenden­
zen, verwiesen: auf die Welt als "nicht ob­
jektivierbare[n] Grund unseres Transzen­
dierens" (18), auf die eigene und der ande­
ren Existenz als "unvordenkliche[n] Grund 
unserer gesamten Lebenspraxis" (18) und 
auf die Unverfügbarkeit und Vorgängig­
keit der Sprache. Ebensowenig wie es -
etwa in nihilistischen Versuchen - gelingt, 
diesen Transzendenzbezug auszuschalten 
("Auch bei Negation des Transzendenzbe­
zugs bleibt der Bezug erhalten" [22]), kann 
die Transzendenz in einer religiösen Tra­
dition gänzlich bestimmbar gemacht wer­
den. Die sprachlichen, liturgischen oder 
meditativen Ausdrucksformen der Reli­
gionen sind daher immer durch eine Dia­
lektik der Transzendenz, ihre notwendige 
Artikulation einerseits und deren gleich­
zeitiges Ungenügen und die Negation an­
dererseits, gekennzeichnet. Das "Anrennen 
gegen die Grenzen" wird, zum Beispiel in 
Form der negativen Theologie, selbst noch 
einmal mit artikuliert (28). Dabei ist die 
Rede über Transzendenz (und auch deren 
Negation) immer von praktischer Rele­
vanz, also "auf Lebensformen und Lebens­
praxis bezogen" (26). 

Mit überraschenden Implikationen von re­
ligiösen Sinnsystemen beschäftigt sich in 
einer zweiten, kulturanalyt!sch zu nennen­
den Zugangsweise Slavoj Zi.zek in seinem 
Beitrag, der mit durchaus provokanten 
Thesen aufwartet. Der als so friedfertig gel­
tende Zen-Buddhismus kann - zumindest 
in einer "monströse[n] Verzerrung" (78) -
durch seine Disziplin- und Opferethik dem 
Militarismus Vorschub leisten: "Die Hal­
tung totaler Versenkung in das selbstlose 
,Jetzt' der augenblicklichen Erleuchtung, 



194 

[ ... ] in dem absolute Disziplin mit völliger 
Spontaneität in eins fällt, legitimiert die 
Unterordnung unter die militaristische so­
ziale Maschine voll und ganz" (75f). Ähn­
lich gegeEt den Strich und provokant inter­
pretiert Ziiek auch das Zentrum christ­
licher Religion. Was am Kreuz Jesu offenbar 
geworde}1 sei, sei letztlich die Ohnmacht 
Gottes. Ziiek durchaus hellsichtige Deu­
tung trifft sich dabei mit der auch in der 
christlichen Theologie wahrgenommenen 
Dramatik und Paradoxie des Kreuzesge­
schehens. Die Interpretation etwa, dass wir 
es am Kreuz "nicht mit der Kluft zwischen 
Mensch und Gott zu tun haben, sondern 
mit dem Riß in Gott selbst" (84) kommt der 
Rede des evangelischen Theologen Jürgen 
Moltmann vom "gekreuzigten Gott" er­
staunlich nahe (freilich ohne ausdrückli­
chen Bezug zu diesem). Kann der Theologe 
jedoch aus der Dramatik des Kreuzes letzt­
lich noch die unüberbietbare Solidarität 
Gottes selbst mit den Gottlosen ableiten 
und das Kreuz so in eine religiöse Sinn­
struktur einbinden, bleibt Zizeks Deutung 
des Christentums beim Paradox des "Athe­
ismus Gottes". 

Eine dritte Perspektive, welche die enorme 
Spannbreite des Sammelbandes exempla­
risch anzeigt, ist der kunstwissenschaftliche 
Beitrag Monika Leisch-Kiesls. Am Beispiel 
El Grecos legt die Verf. die Kunst als Spra­
che der Religion frei. Durch ihren "kommu­
nikationsästhetischen Ansatz", der auf die 
Interaktionen von Kontext, Werk und Re­
zeption achtet, wird die religiöse Aussage 
der Werke EI Grecos nicht nur auf deren 
religiöse Thematik oder ihre durchaus ge­
genreformatorischen Intentionen allein re­
duziert. Vielmehr gelingt es, in der Art der 
Darstellung, also in den von El Greco inno­
vatorisch angewandten künstlerischen Mit­
teln, selbst eine "Sprache" über die Trans­
zendenz zu sehen. Ein solches religiöses 
Sprachelement entdeckt Leisch-Kiesl - in 
Anlehnung an Gilles Deleuze - in der "ins 
Unendliche gehende[n] Falte" (176), welche 
die Bilder EI Grecos kennzeichnet. 

Jeweils zwei Aufsätze sind zwei Schlüs­
selthemen des Bandes gewidmet. Perry 
Schmidt-Leukel und Ram Adhar Mall be­
sprechen in ihren Beiträgen die theologi-

Das aktuelle theologische Buch 

sche Möglichkeit von Interreligiosität. Bei­
de stehen dabei dem Entwurf einer plurali­
stischen Religionstheologie nahe, welche 
eine grundsätzliche Gleichberechtigung al­
ler Religionen fordert, da die transzendente 
Wirklichkeit per definitionem nicht als sie 
selbst erkannt werden könne. Deshalb geht 
Schmidt-Leukel von der Möglichkeit aus, 
"unterschiedliche [ ... ] Erfahrungen als un­
terschiedliche Erfahrungen mit ein und der­
selben transzendenten Wirklichkeit" zu ver­
stehen (46). Mall sieht in einer ähnlichen 
Argumentation eine "religio perennis", die 
in "unterschiedliche Gewänder" gekleidet 
ist. Sie "spricht viele Sprachen und zeigt 
keine ausschließliche Vorliebe für eine be­
stimmte Tradition, Religion und Kultur" 
(360). Beide stimmen ebenfalls in der schar­
fen Kritik an religiösen Exklusivitäts- und 
Absolutheitsansprüchen überein. 

Bernhard Casper und John D. Caputo be­
schäftigen sich, auf jeweils unterschiedliche 
Weise, mit der wichtigsten Sprachform au­
thentischer Religiosität: dem Gebet. Casper 
geht es - in Anlehnung an die Dialogphilo­
sophie Franz Rosenzweigs und anderer -
insbesondere darum, den sogenannten 
"Ereignissinn" , also den Geschehenscha­
rakter des Betens offenzulegen. Von Caputo 
stammt der m.E. schönste und ergreifend­
ste Beitrag. In einer Mischung aus argu­
mentativer und narrativer Sprache arbeitet 
er die Gebetserfahrung des Philosophen 
Jacques Derrida aus dessen Autobiographie 
"Circonfession" heraus. Das Gebet Derri­
das, der von sich selbst sagt, dass er nicht 
zu Unrecht als Atheist gilt (296), ist eine Art 
Gebet ohne Glauben, an niemanden gerich­
tet, ziellos. "Derrida [ ... ] ist außer Stande 
zu sagen, wohin seine Gebete aufsteigen" 
(296). Die gleichermaßen irritierende wie 
faszinierende Grundaussage Caputos, um 
die seine anmutigen Formulierungen im­
mer wieder kreisen, ist, dass dieses Gebet, 
das ohne Glauben in einem dogmatischen 
Sinne auskommen muss, die Grundstruk­
tur des Betens überhaupt repräsentiert. "Ich 
möchte behaupten, daß das Unwissen in 
diesem Gebet zum unbekannten Gott ein 
strukturelles Element des Gebetes selbst ist, 
jeden Gebets, auch der traditionellsten Ge­
bete der Gläubigen [ ... ] Insofern nämlich 



Aktuelle Fragen 

das Gebet in die Bewegung des Glaubens 
eingeschrieben ist - Herr hilf meinem Un­
glauben -, gibt es in jedem Gebet ein Mo­
ment, wo es sich auf sich selbst zurückge­
worfen findet, wo es um das Gebet selbst 
betet [ ... ]" (306). 
Trotz der Vielfalt der Beiträge, die hier nur 
angedeutet werden konnte, lassen sich 
zwei inhaltliche Leitmotive ausmachen: 
Pluralität und Grenze der religiösen Spra­
che. Für beide Motive scheint das Buch 
selbst einen Spiegel darzustellen. Die Plu­
ralität wird in der Vielfalt der inhaltlichen 
Aspekte, besonders aber in der Verschie­
denheit der jeweiligen Zugänge und den 
höchst unterschiedlichen Sprachstilen deut­
lich. In vielen der Beiträge scheint aber 
auch das Ringen der Sprache mit sich selbst 
durch, wenn sie versucht, das Unbeschreib­
bare zu umschreiben. Der Sammelband 
repräsentiert zweifellos die Höhe philo­
sophischer, theologischer und kulturwis­
senschaftlicher Diskurse. Es handelt sich 
um ein wissenschaftliches Fachbuch. Die 
Sprachformen der Beiträge sind damit not­
wendig abstrakt, die Gedankengänge kom­
plex, die gemachten Voraussetzungen zum 
Teil zahlreich. Die behandelten Themen 
aber (Praxisbezug der religiösen Sprache, 
Lebens- und Ausdrucksformen der Religi­
on, Pluralität der Religionen, Gebet und 
Glaube) sind von einer praktischen Re­
levanz, die über den Kreis der Fachwis­
senschaft weit hinausreicht. Wer intellektu­
elle Anstrengungen bei der Lektüre nicht 
scheut, wird feststellen, dass hier viele der 
eigenen, auch existenziellen Fragen behan­
delt werden. Dies gilt zumindest für alle 
diejenigen, die den Anspruch erheben, ihre 
eigenen religiösen Überzeugungen in eine 
angemessene Sprache kleiden zu wollen, 
und denen zugleich das Leiden an den 
eigenen religiösen Sprachschwierigkeiten 
nicht fremd ist. 
Linz Ansgar Kreutzer 

195 




